
Volume 1 Issue 1 (2025) Pages 27-35 

Jurnal Tanwiruna : Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan 

ISSN: 3123-4569 (Online) 

Tanwiruna : Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 1(1), 2025 | 27 

 

Peran Masjid Al-Anshor dalam Mendakwahkan Islam di 
Desa Sungai Jeruju Kecamatan Cengal Kabupaten Ogan 

Komering Ilir 
 

Edo1, Ayu Munawaroh2, Yuniar Handayani3 
123Universitas Muhammadiyah Palembang  

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menggambarkan peran Masjid Al-Anshor dalam mendakwahkan 
Islam di Desa Sungai Jeruju, Kecamatan Cengal, Kabupaten Ogan Komering Ilir. Masjid tidak hanya 
berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai pusat pembinaan akhlak, pendidikan 
keislaman, dan pemberdayaan sosial masyarakat. Penelitian ini menganalisis kegiatan dakwah yang 
dilaksanakan, peran pengurus dalam mengelola program keagamaan, serta hambatan dan strategi 
dalam mengoptimalkan fungsi dakwah masjid. Menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, data 
diperoleh melalui observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi. Hasilnya menunjukkan 
bahwa Masjid Al-Anshor aktif menyelenggarakan kegiatan seperti kajian fiqih dan akhlak, ta’lim 
subuh, TPA/TPQ dengan jadwal terpisah untuk anak laki-laki dan perempuan, serta program 
mengaji bagi orang dewasa dan remaja. Meskipun menghadapi tantangan seperti keterbatasan SDM 
dan dana, pengurus mampu mengatasi hambatan dengan strategi kreatif dan kolaboratif. Penelitian 
ini menyimpulkan bahwa Masjid Al-Anshor telah menjadi contoh masjid pedesaan yang adaptif dan 
progresif dalam menjawab kebutuhan dakwah umat. Keberhasilan ini menjadikan masjid sebagai 
motor penggerak perubahan spiritual dan sosial di tengah masyarakat. 
 
Kata Kunci: Masjid, Dakwah, Keagamaan, Sosial, Masyarakat 
 

Abstract 

This study aims to describe the role of the Al-Anshor Mosque in propagating Islam in Sungai Jeruju 
Village, Cengal District, Ogan Komering Ilir Regency. The mosque serves not only as a place of 
worship but also as a center for moral development, Islamic education, and community social 
empowerment. This study analyzes the da'wah activities carried out, the role of the administrators 
in managing religious programs, and the obstacles and strategies in optimizing the mosque's da'wah 
function. Using a descriptive qualitative approach, data were obtained through observation, in-
depth interviews, and documentation. The results indicate that the Al-Anshor Mosque actively 
organizes activities such as Islamic jurisprudence (fiqh) and morality studies, dawn religious study 
(ta'lim), TPA/TPQ (Islamic Religious Education) with separate schedules for boys and girls, and 
Quran recitation programs for adults and teenagers. Despite facing challenges such as limited 
human resources and funding, the administrators are able to overcome obstacles with creative and 
collaborative strategies. This study concludes that the Al-Anshor Mosque has become an example 
of an adaptive and progressive rural mosque in responding to the da'wah needs of the community. 
This success makes the mosque a driving force for spiritual and social change within the community. 
 
Keywords: Mosque, Da'wah, Religion, Social, Society. 
 

Copyright (c) 2025 Edo, Ayu Munawaroh, Yuniar Handayani 
 Corresponding author: Edo 

Email Address: edo57j@gmail.com  

 

mailto:edo57j@gmail.com


Peran Masjid Al-Anshor dalam Mendakwahkan Islam di Desa Sungai Jeruju Kecamatan Cengal Kabupaten Ogan 

Komering Ilir 

Tanwiruna: Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan 

Jurnal Tanwiruna : Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 1(1), 2025 | 28 

Pendahuluan 

Percepatan modernisasi dan dinamika global telah memperluas spektrum fungsi institusi 

keagamaan, termasuk masjid, yang kini tidak lagi sekadar dipahami sebagai ruang ritual ibadah, 

tetapi sebagai pusat ekosistem sosial, edukasi keagamaan, dan advokasi publik berbasis nilai-nilai 

Islam. Sejalan dengan itu, literatur terbaru menunjukkan bahwa masjid memiliki kapasitas 

kelembagaan yang sangat strategis dalam menjawab agenda transformasi sosial umat—mulai dari 

peningkatan literasi keagamaan, penguatan identitas Muslim, hingga mobilisasi partisipasi 

komunitas pada isu-isu kontemporer. Studi Abu-Ras (2024) misalnya, menegaskan bahwa masjid 

bukan hanya tempat shalat, tetapi juga ruang intervensi promosi kesehatan yang mampu 

menghasilkan dampak sosial terukur. Bahkan dalam konteks darurat kesehatan global, masjid telah 

terbukti adaptif: penelitian di Jepang menunjukkan bagaimana masjid mengatur disiplin 

pencegahan penularan (Kotani, Tamura, et al., 2022) serta berfungsi sebagai lokasi vaksinasi bagi 

komunitas minoritas yang sulit dijangkau negara (Kotani, Okai, et al., 2022). Temuan ini 

memperlihatkan urgensi untuk memandang masjid bukan hanya sebagai situs ibadah, tetapi 

sebagai community anchor yang relevan dalam menghadapi problem sosial kontemporer. 

Penelitian lain memperkuat kenyataan bahwa masjid memiliki daya pengaruh sosial yang 

signifikan. McLaren (2024) menunjukkan bahwa intervensi komunitas berbasis nilai agama mampu 

meningkatkan luaran kesehatan sosial masyarakat. Kuipers, Mujani, & Pepinsky (2020) menemukan 

bahwa kombinasi otoritas keagamaan dan pesan berbasis masjid dapat memodifikasi perilaku 

ibadah umat di Indonesia pada skala nasional, sementara Nurmansyah (2022)  membuktikan bahwa 

praktik ibadah berjamaah dan kepatuhan protokol kesehatan sangat dipengaruhi oleh norma 

komunitas yang terbentuk di masjid. Dalam konteks Barat, Mustafa (2017) menegaskan peran imam 

sebagai health messenger yang mempengaruhi kepatuhan perilaku. Selain itu, Westfall (2024) dan 

Oskooii & Dana (2018) menunjukkan bahwa kehadiran di masjid berkorelasi positif dengan civic 

engagement dan partisipasi kewargaan; sedangkan Pérez Mateo (2022) menunjukkan bahwa masjid 

juga merupakan ruang produksi otoritas keagamaan dan pendidikan, termasuk bagi Muslimah. 

Temuan-temuan empiris ini secara konsisten menunjukkan bahwa masjid merepresentasikan 

simpul sosial keagamaan yang kompleks ruang ibadah sekaligus laboratorium pembentukan kultur 

sosial. 

Beberapa literatur terdahulu mengenai fungsi sosial masjid sudah relatif kaya dan beragam, 

kajian-kajian tersebut pada umumnya masih bertumpu pada level makro: seperti intervensi 

kesehatan publik, perubahan perilaku ibadah dalam skala nasional, dimensi civic engagement, 

maupun otoritas pendidikan keagamaan dalam konteks masyarakat urban. Sementara itu, kajian 

yang secara spesifik menggambarkan proses revitalisasi masjid pada level mikro khususnya di 

lingkungan pedesaan Indonesia masih sangat terbatas, terutama yang menyoroti dinamika 

transformasi masjid kecil yang sebelumnya stagnan atau pasif kemudian bangkit kembali melalui 

inisiatif agen lokal dan penguatan aktivitas dakwah secara terstruktur serta berkelanjutan. Dengan 

kata lain, micro-scale grassroots revitalization model masjid pedesaan Indonesia masih menjadi ruang 

kosong dalam peta penelitian global, padahal di tingkat akar rumput, bentuk transformasi seperti 

inilah yang justru paling konkret, paling kasat mata, dan berdampak langsung pada realitas 

kehidupan sosial masyarakat. 

Berdasarkan celah tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana Masjid 

Al-Anshor yang pada awalnya hanya berupa mushala dengan aktivitas keagamaan yang minimal 

mengalami transformasi menjadi pusat dakwah yang aktif melalui penguatan kegiatan kajian kitab, 

ta’lim subuh, TPA anak, serta halaqah mengaji remaja dan dewasa. Penelitian ini akan 



Peran Masjid Al-Anshor dalam Mendakwahkan Islam di Desa Sungai Jeruju Kecamatan Cengal Kabupaten Ogan 

Komering Ilir 

Tanwiruna: Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan 

Jurnal Tanwiruna : Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 1(1), 2025 | 29 

mendeskripsikan bentuk-bentuk aktual kegiatan dakwah, memetakan faktor penggerak serta 

hambatan dalam proses revitalisasi, dan menjelaskan strategi pengelolaan yang ditempuh oleh 

pengurus masjid dalam membangun partisipasi jamaah. 

Kontribusi penelitian ini bersifat ganda. Secara teoretik, studi ini memperluas korpus 

pengetahuan terkait fungsi sosial masjid dengan memindahkan titik analisis dari macro-institutional 

interventions (sebagaimana diteliti Abu-Ras, Kotani, McLaren, Westfall, Oskooii) menuju grassroots-

based community transformation di level pedesaan Indonesia konteks yang selama ini belum 

mendapat perhatian memadai dalam literatur. Secara praktis, penelitian ini memberikan model 

operasional dan pembelajaran empiris yang dapat direplikasi bagi masjid-masjid pedesaan lainnya 

dalam mengembangkan dakwah berbasis komunitas yang sistematis, berkelanjutan, dan 

kontekstual terhadap kebutuhan lokal masyarakat. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini dilaksanakan pada Januari–Maret 2025 di Masjid Al-Anshor, sebuah masjid 

desa yang mengalami proses revitalisasi dakwah secara signifikan sejak tahun 2020. Masjid ini 

dipilih secara purposive karena sebelumnya berstatus mushala kecil yang kurang aktif, kemudian 

mengalami perkembangan melalui penguatan kajian kitab, ta’lim subuh, TPA anak-anak, serta 

halaqah mengaji remaja dan dewasa. Kondisi ini menjadikan Masjid Al-Anshor relevan sebagai 

locus untuk mengkaji model revitalisasi dakwah berbasis komunitas di level akar rumput pedesaan. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus, karena desain ini 

memungkinkan eksplorasi fenomena secara utuh dalam konteks alaminya serta menelusuri 

dinamika perubahan yang terjadi secara prosesual (Creswell & Poth, 2016; Sugiyono, 2018). 

Partisipan penelitian terdiri dari ketua takmir, ustadz penggerak kegiatan dakwah, tiga 

anggota pengurus, serta enam jamaah aktif yang mengikuti program dakwah secara rutin. 

Pemilihan partisipan menggunakan teknik purposive sampling berdasarkan keterlibatan nyata 

dalam aktivitas masjid dan keterpaparan langsung terhadap proses revitalisasi (Flick, 2022; Lexy J. 

Moleong, 2013). 

Data dikumpulkan melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi, 

karena teknik ini sesuai untuk memahami pengalaman hidup, interpretasi makna, dan praktik sosial 

yang dijalankan para partisipan (Creswell & Creswell, 2017; Lincoln, 1985). Wawancara dilakukan 

secara semi-terstruktur untuk menggali persepsi perubahan fungsi masjid, strategi dakwah, 

hambatan pengelolaan, serta dampak bagi masyarakat desa. Observasi dilakukan pada beberapa 

agenda inti: kajian kitab, pembelajaran mengaji, TPA, dan ta’lim subuh, untuk mengamati pola 

interaksi, partisipasi jamaah, serta peran aktor kunci di dalamnya. Dokumentasi diperoleh melalui 

foto kegiatan, papan informasi masjid, jadwal rutin, serta catatan internal pengurus. Instrumen 

penelitian terdiri dari pedoman wawancara, lembar observasi, dan daftar cek dokumentasi yang 

dirancang untuk menangkap dimensi praktik dakwah, strategi pengelolaan, perubahan partisipasi 

jamaah, serta indikator dampak sosial religius. 

Instrumen dikembangkan berdasarkan indikator teoritik yang relevan dengan revitalisasi 

masjid dan dakwah komunitas, serta disesuaikan dengan fokus analisis penelitian. Kisi-kisi 

instrumen penelitian disajikan berikut: 

 

 

 

 



Peran Masjid Al-Anshor dalam Mendakwahkan Islam di Desa Sungai Jeruju Kecamatan Cengal Kabupaten Ogan 

Komering Ilir 

Tanwiruna: Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan 

Jurnal Tanwiruna : Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 1(1), 2025 | 30 

Tabel 1. Kisi-kisi Instrumen untuk Pengumpulan dan Analisis Data Revitalisasi Masjid 

Variabel 

Utama 

Indikator Sumber Data Instrumen Teknik Contoh Butir / 

Fokus Observasi 

Revitalisasi 

Masjid 

Kondisi 

sebelum & 

sesudah 

perubahan 

Pengurus, 

Ustadz 

Panduan 

wawancara 

Wawancara “Apa perubahan 

paling terasa 

setelah kegiatan 

dakwah berjalan 

rutin?” 

Aktivitas 

Dakwah 

Jenis kegiatan 

& intensitas 

Pengurus, 

Jamaah 

Lembar 

observasi 

Observasi Fokus: kajian, 

ta’lim subuh, 

TPA, halaqah 

Strategi 

Pengelola 

Manajemen 

program & 

pembagian 

tugas 

Takmir Panduan 

wawancara 

Wawancara “Bagaimana 

pengaturan 

jadwal dan 

SDM?” 

Hambatan Internal & 

eksternal 

Pengurus Wawancara Wawancara “Faktor apa yang 

menghambat 

konsistensi 

kegiatan?” 

Dampak 

Sosial-

Religius 

Peningkatan 

partisipasi, 

kedisiplinan 

ibadah 

Jamaah, 

Dokumentasi 

Checklist 

dokumen 

Studi 

dokumen 

“Adakah 

peningkatan 

kehadiran 

jamaah?” 

Untuk menjamin keabsahan data, instrumen divalidasi melalui expert judgement oleh dua 

akademisi Pendidikan Islam dan satu pakar metodologi kualitatif untuk menilai kelayakan konten 

serta konstruksi pertanyaan. Perbaikan dilakukan berdasarkan masukan ahli, kemudian dilakukan 

pilot internal untuk menguji kejelasan makna pertanyaan. Analisis data menggunakan model 

interaktif Miles, Huberman, dan Saldaña (2014) yang meliputi reduksi data, penyajian data, serta 

verifikasi atau penarikan kesimpulan. Selama proses reduksi, data dikode, dikategorikan ke dalam 

tema, dan divisualisasikan dalam matriks tematik sebelum ditafsirkan. Triangulasi sumber, teknik, 

dan waktu dilakukan untuk menjaga kredibilitas data, serta member check dilakukan dengan 

mengonfirmasi ringkasan hasil wawancara kepada partisipan untuk memastikan akurasi makna. 

Prinsip etis dijaga pada seluruh tahapan penelitian. Para partisipan diberi informasi 

mengenai tujuan, proses penelitian, serta jaminan kerahasiaan data, kemudian memberikan 

persetujuan secara sukarela. Identitas partisipan disamarkan menggunakan pseudonim, dan 

seluruh data disimpan secara aman. Penelitian ini mengikuti standar etika penelitian kualitatif 

dalam studi pendidikan dan agama, mengedepankan informed consent, penghormatan hak 

partisipan, kerahasiaan, serta integritas dalam pelaporan hasil (Creswell & Poth, 2016; Flick, 2022). 

 

Hasil dan Pembahasan 
Hasil 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Masjid Al-Anshor memainkan peran penting dalam 

membina kehidupan keagamaan masyarakat Desa Sungai Jeruju. Masjid tidak hanya berfungsi 



Peran Masjid Al-Anshor dalam Mendakwahkan Islam di Desa Sungai Jeruju Kecamatan Cengal Kabupaten Ogan 

Komering Ilir 

Tanwiruna: Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan 

Jurnal Tanwiruna : Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 1(1), 2025 | 31 

sebagai tempat pelaksanaan ibadah ritual, tetapi juga menjadi pusat pembinaan akhlak, penguatan 

moral religius, serta peningkatan literasi keislaman masyarakat. Sebelum revitalisasi berlangsung, 

aktivitas masjid berlangsung pasif dan kurang diminati. Namun setelah kegiatan dakwah mulai 

dilaksanakan secara rutin dan terstruktur sejak tahun 2020, terjadi peningkatan signifikan dalam 

keterlibatan jamaah. Kepala keluarga, pemuda, hingga ibu rumah tangga kembali aktif mengikuti 

kegiatan keagamaan yang diselenggarakan di masjid. Masyarakat yang semula hanya datang untuk 

shalat fardhu, kini menunjukkan minat untuk belajar agama, berdiskusi keislaman, dan mengikuti 

agenda ilmu secara konsisten. 

Kegiatan dakwah dan pembelajaran agama yang dilakukan di Masjid Al-Anshor mencakup 

kajian kitab fiqh dan akhlak yang berlangsung setiap malam ba’da Isya, ta’lim Subuh yang 

dilaksanakan setiap Ahad dengan materi tafsir dan sirah Nabawiyah, serta pelaksanaan TPA/TPQ 

bagi anak-anak yang dibagi berdasarkan kelompok laki-laki dan perempuan sesuai waktu tertentu 

setiap hari. Selain itu, terdapat program belajar mengaji khusus bagi jamaah dewasa dan remaja 

pada malam Senin dan Kamis. Program-program ini disusun secara teratur, memiliki jadwal yang 

tetap, dan diikuti oleh jamaah dengan tingkat konsistensi yang semakin meningkat. Pembelajaran 

Al-Qur’an dilaksanakan secara bertahap mulai dari Iqro, hafalan surat pendek, tahsin, hingga 

pendalaman makna ayat yang dibimbing oleh ustadz dan remaja masjid yang telah dilatih. 

Dalam proses revitalisasi ini, pengurus masjid menghadapi berbagai hambatan yang bersifat 

internal maupun eksternal, seperti keterbatasan jumlah tenaga pendakwah, kurangnya partisipasi 

sebagian pemuda, keterbatasan dana operasional, minimnya fasilitas pendukung, dan sistem 

manajemen organisasi yang masih sederhana. Meskipun demikian, pengurus tidak bersikap pasif. 

Mereka berupaya menjalin kerja sama dengan dai dan ustadz dari luar desa sebagai pemateri tamu, 

mendorong kaderisasi pemuda lokal melalui pelatihan ceramah dan baca Al-Qur’an, serta 

melakukan penggalangan dana melalui kegiatan sosial, kotak infak, dan donatur tetap. Pengurus 

juga mulai memanfaatkan teknologi sederhana untuk pencatatan dan penjadwalan kegiatan, serta 

memaksimalkan penggunaan ruang utama masjid untuk pembelajaran karena fasilitas ruang 

tambahan belum tersedia. 

Temuan lapangan tersebut memperlihatkan bahwa revitalisasi Masjid Al-Anshor 

berlangsung secara bertahap, organik, dan partisipatif. Perubahan terjadi bukan hanya pada 

peningkatan jumlah kegiatan, tetapi juga pada tumbuhnya kesadaran masyarakat akan pentingnya 

hidup beragama secara lebih terarah. Masjid kini tidak hanya menjadi ruang ibadah, tetapi berubah 

menjadi pusat edukasi, silaturahmi, dan pemberdayaan spiritual yang memberi manfaat nyata bagi 

warga desa. 

Tabel 2. Rangkuman Hasil Penelitian Revitalisasi Masjid Al-Anshor 

Fokus Temuan Deskripsi Temuan Lapangan 

Perubahan Peran Masjid Masjid tidak lagi hanya digunakan untuk shalat wajib, tetapi 

menjadi pusat pembinaan agama, penguatan akhlak, dan 

peningkatan literasi keislaman. Keterlibatan jamaah meningkat 

setelah kegiatan dakwah berjalan rutin sejak 2020. 

Keaktifan Jamaah Masyarakat yang awalnya pasif kini kembali aktif mengikuti 

kegiatan. Jamaah laki-laki, pemuda, dan ibu rumah tangga 

terlibat dalam kegiatan kajian, ta’lim, dan belajar mengaji. 

  



Peran Masjid Al-Anshor dalam Mendakwahkan Islam di Desa Sungai Jeruju Kecamatan Cengal Kabupaten Ogan 

Komering Ilir 

Tanwiruna: Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan 

Jurnal Tanwiruna : Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 1(1), 2025 | 32 

  

Bentuk Program Dakwah Program dakwah berjalan harian & mingguan: kajian kitab fiqh 

& akhlak (ba’da Isya), ta’lim Subuh (Ahad pagi), TPA anak laki-

laki (Dzuhur–Ashar), TPA anak perempuan (Ashar–Maghrib), 

kelas mengaji dewasa (Senin & Kamis malam). 

Pola Pembelajaran Al-Qur’an Pembelajaran berjenjang: Iqro’, hafalan surat pendek, tajwid, 

tahsin, hingga pembahasan makna ayat. Pembinaan dilakukan 

oleh ustadz serta remaja masjid yang telah dilatih. 

Dampak Sosial Keagamaan Muncul peningkatan kedisiplinan ibadah, semangat belajar 

agama, serta tumbuhnya budaya saling membantu melalui 

kegiatan santunan yatim, PHBI, buka puasa bersama, dan 

kegiatan sosial keagamaan lainnya. 

Hambatan yang Dihadapi Keterbatasan ustadz tetap, rendahnya minat sebagian pemuda, 

keterbatasan dana operasional, fasilitas pembelajaran yang 

minim, serta manajemen pengurus yang masih sederhana. 

Strategi Pengurus Dalam 

Mengatasi Hambatan 

Mengundang pemateri tamu, mengkader pemuda lokal, 

menggalang dana melalui infak & donatur, memaksimalkan 

ruangan masjid untuk kelas belajar, serta memulai pencatatan 

kegiatan dan keuangan secara digital sederhana. 

 
Pembahasan 

Berdasarkan temuan penelitian, revitalisasi Masjid Al-Anshor memperlihatkan bagaimana 
masjid di wilayah pedesaan tidak hanya berfungsi sebagai ruang ibadah ritual, tetapi juga menjadi 
motor produksi habitus keagamaan sekaligus arena pembentukan kohesi sosial masyarakat. Di desa 
Sungai Jeruju, peningkatan partisipasi jamaah dalam pengajian malam, ta’lim Subuh, TPA anak, 
serta kelas mengaji dewasa menunjukkan bahwa masjid mampu menghidupkan kembali nilai 
religius kolektif ketika dakwah dilakukan secara terstruktur, konsisten, dan dikawal oleh agen lokal. 
Hal ini sejalan dengan pemikiran Pérez Mateo (2019) bahwa masjid merupakan educational space 
yang tidak hanya mentransfer materi, tetapi menanamkan etos beragama melalui rutinitas kolektif 
dan relasi interaktif yang berulang. Melalui pola rutin kehadiran di masjid, masyarakat pelan-pelan 
membentuk kultur keberagamaan baru yang lebih aktif, dialogis, dan berorientasi pada 
pembelajaran agama sepanjang hayat. 

Pada saat yang sama, dinamika yang muncul menunjukkan bahwa masjid pedesaan dapat 
berfungsi sebagai arena pembentukan identitas publik dan social belonging. Ini mengonfirmasi 
temuan Kuppinger (2014) dan Hoelzchen (2022) bahwa masjid, bahkan dalam ruang mikro 
sekalipun, beroperasi sebagai institusi publik yang memproduksi legitimasi moral, representasi 
identitas keagamaan, dan struktur makna sosial yang mempengaruhi cara masyarakat 
menempatkan diri dalam ruang sosial yang lebih luas. Dengan demikian, transformasi Masjid Al-
Anshor bukan hanya berimplikasi pada kesalehan personal, tetapi turut memperkuat ke-kita-an 
kolektif yang menjadi basis dari moral community. 

Temuan ini juga memperlihatkan dimensi civic engagement yang mengemuka melalui 
kegiatan sosial seperti PHBI, santunan yatim, buka puasa bersama, hingga kerja bakti masjid. 
Momentum ini memperlihatkan bahwa revitalisasi masjid mampu menyuburkan kapital sosial dan 
memperkuat solidaritas horizontal. Cheema (2014) menunjukkan bahwa masjid merupakan 
community resource network dan pola yang sama muncul dalam studi ini: kegiatan masjid mendorong 



Peran Masjid Al-Anshor dalam Mendakwahkan Islam di Desa Sungai Jeruju Kecamatan Cengal Kabupaten Ogan 

Komering Ilir 

Tanwiruna: Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan 

Jurnal Tanwiruna : Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 1(1), 2025 | 33 

partisipasi warga, membentuk jaringan informal solidaritas, dan menghidupkan kembali kesadaran 
kolektif terhadap tanggung jawab sosial. Ini menjadikan masjid bukan hanya tempat ibadah, tetapi 
ruang produksi social capital yang secara nyata menguatkan kohesi sosial desa. 

Dalam konteks generasi muda, penelitian ini menemukan bahwa keterlibatan pemuda masih 
menjadi tantangan utama fenomena yang juga menjadi isu global. Boyd (2022) dan Sinclair (2018) 
menunjukkan bahwa relasi emosional pemuda dengan masjid tidak terbentuk otomatis, melainkan 
memerlukan jembatan ekspresi dan relevansi kultural. Upaya pengurus Masjid Al-Anshor 
melibatkan pemuda dalam kegiatan, memberi ruang peran dan merintis literasi dakwah digital 
merupakan bentuk adaptasi lokal yang sejalan dengan pola integrasi pemuda sebagaimana 
dijelaskan Oskooii & Dana (2018), bahwa keterlibatan keagamaan dapat bergerak ke arah civic 
participation bila ruang ekspresinya benar-benar dibuka dan ditegaskan. 

Dari perspektif pemberdayaan perempuan, kondisi Masjid Al-Anshor saat ini belum 
memiliki ruang khusus untuk keterlibatan perempuan secara sistematis, namun potensi ke arah itu 
terbuka. Penelitian oleh Ahmed  (2018) menunjukkan bahwa penguatan ruang perempuan dalam 
masjid mampu menciptakan empowerment structure yang eskpresif, produktif, dan mempengaruhi 
keseimbangan aktor sosial dalam komunitas Muslim. Dengan demikian, jika revitalisasi ini terus 
berlanjut, maka konsolidasi ruang perempuan ke depan menjadi fase penting selanjutnya bukan 
hanya sisi program, tetapi sisi relasi kekuasaan simbolik dalam ruang sakral masjid. 

Dengan demikian, temuan penelitian ini memperlihatkan dua lapis kontribusi epistemik 
sekaligus. Pertama, revitalisasi masjid desa dapat menghasilkan transformasi praksis yang 
mendalam bukan karena intervensi struktural negara tetapi karena kapasitas agen lokal yang 
menginisiasi perubahan dari bawah. Kedua, fungsi masjid tidak dapat dibaca tunggal: ia adalah 
ruang ibadah, ruang pendidikan keagamaan, sekaligus arena produksi civic identity dan solidaritas 
sosial. Karena itu, studi ini memperkuat literatur global bahwa masjid bahkan pada skala sangat 
kecil di pedesaan tetap merupakan institusi publik yang mampu memproduksi nilai, kohesi sosial, 
dan identitas masyarakat (Bowen, 2004; Westfall, 2024). Revitalisasi Masjid Al-Anshor dengan 
demikian memberi bukti empiris bahwa transformasi religius paling substantif justru dapat lahir 
dari ruang mikro akar rumput bukan semata dari kebijakan nasional atau agenda formal struktural. 
 

Simpulan 
Berdasarkan hasil dan pembahasan penelitian, dapat disimpulkan bahwa revitalisasi Masjid 

Al-Anshor membawa perubahan yang signifikan terhadap kehidupan keagamaan dan sosial 
masyarakat Desa Sungai Jeruju. Masjid yang sebelumnya pasif dan minim aktivitas kini berubah 
menjadi pusat pembinaan ilmu, spiritualitas, dan kohesi sosial yang dihidupi melalui kegiatan 
dakwah yang terstruktur dan berkesinambungan. Peningkatan keterlibatan jamaah dalam kajian 
kitab, ta’lim Subuh, pembelajaran Al-Qur’an berjenjang, serta kelas mengaji bagi remaja dan dewasa 
menunjukkan bahwa masjid memiliki daya transformasi yang kuat dalam membentuk habitus 
religius baru di masyarakat. Revitalisasi ini tidak hanya memunculkan kesadaran beragama yang 
lebih intensif, tetapi juga memperkuat solidaritas sosial, semangat kerja kolektif, serta integrasi 
sosial antarwarga melalui kegiatan keagamaan dan sosial seperti santunan yatim, PHBI, dan agenda 
kebersamaan lainnya. Temuan ini mengonfirmasi bahwa peran masjid tidak terbatas pada fungsi 
ritual semata, tetapi merupakan institusi pembelajaran, ruang produksi identitas, serta arena 
pembentukan modal sosial masyarakat. Meskipun masih terdapat hambatan seperti keterbatasan 
SDM, dana operasional, fasilitas, dan minat sebagian pemuda, strategi adaptif pengurus dalam 
menjalin kerja sama dengan dai luar, melakukan kaderisasi pemuda, memaksimalkan ruang masjid, 
serta memanfaatkan teknologi sederhana menunjukkan bahwa perubahan dapat dicapai secara 
organik melalui inisiatif lokal. Dengan demikian, revitalisasi Masjid Al-Anshor membuktikan 
bahwa transformasi religius yang paling substantif dan berkelanjutan dapat terjadi dari level akar 
rumput, dan menjadi model praksis dakwah berbasis komunitas yang relevan bagi pengembangan 
masjid-masjid di pedesaan Indonesia. 
 



Peran Masjid Al-Anshor dalam Mendakwahkan Islam di Desa Sungai Jeruju Kecamatan Cengal Kabupaten Ogan 

Komering Ilir 

Tanwiruna: Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan 

Jurnal Tanwiruna : Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 1(1), 2025 | 34 

 

Daftar Pustaka 

Abu-Ras,  Wahiba, Aboul-Enein,  Basil H, Almoayad,  Fatmah, Benajiba,  Nada, & Dodge,  Elizabeth. 
(2024). Mosques and Public Health Promotion: A Scoping Review of Faith-Driven Health 
Interventions. Health Education & Behavior, 51(5), 677–690. 
https://doi.org/10.1177/10901981241252800 

Ahmed, A., Barot, R., MacKendrick, E. K., Shirazi, F., Blau, J., al-Attas, S. F., Foltz, R., Herlihy, J., 
Karamihova, U. A. E. M., & Wood, G. (2018). Islamic Perspective. Journal of the Islamic Studies 
and Humanities, 19. 

Bowen, J. R. (2004). Beyond Migration: Islam as a Transnational Public Space. Journal of Ethnic and 
Migration Studies, 30(5), 879–894. https://doi.org/10.1080/1369183042000245598 

Boyd, C. P., & Harada, T. (2022). “Finding home”: Affective geographies of regional youth 
(im)mobilities. Area, 54(1), 78–87. https://doi.org/https://doi.org/10.1111/area.12749 

Cheema, A. R., Scheyvens, R., Glavovic, B., & Imran, M. (2014). Unnoticed but important: revealing 
the hidden contribution of community-based religious institution of the mosque in disasters. 
Natural Hazards, 71(3), 2207–2229. https://doi.org/10.1007/s11069-013-1008-0 

Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2017). Research design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 
Approaches. Sage publications. 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2016). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five 
Approaches. Sage publications. 

Flick, U. (2022). An Introduction to Qualitative Research. 
https://www.torrossa.com/en/resources/an/5409482 

Hoelzchen, Y. M. (2022). Mosques as religious infrastructure: Muslim selfhood, moral imaginaries 
and everyday sociality. Central Asian Survey, 41(2), 368–384. 
https://doi.org/10.1080/02634937.2021.1979468 

Kotani, H., Okai, H., & Tamura, M. (2022). Mosque as a Vaccination Site for Ethnic Minority in 
Kanagawa, Japan: Leaving No One Behind Amid the COVID-19 Pandemic. Disaster Medicine 
and Public Health Preparedness, 16(6), 2683–2685. https://doi.org/DOI: 10.1017/dmp.2022.78 

Kotani, H., Tamura, M., & Nejima, S. (2022). Mosques in Japan responding to COVID-19 pandemic: 
Infection prevention and  support provision. International Journal of Disaster Risk Reduction : 
IJDRR, 69, 102702. https://doi.org/10.1016/j.ijdrr.2021.102702 

Kuipers, N., Mujani, S., & Pepinsky, T. (2020). Encouraging Indonesians to Pray From Home During 
the COVID-19 Pandemic. In Journal of Experimental Political Science (pp. 1–12). 
https://doi.org/10.1017/XPS.2020.26 

Kuppinger, P. (2014). One mosque and the negotiation of German Islam. Culture and Religion, 15(3), 
313–333. https://doi.org/10.1080/14755610.2014.949054 

Lexy J. Moleong. (2013). Metodelogi Penelitian Kualitatif. Remaja Rosda Karya. 
Lincoln, Y. S. (1985). Naturalistic Inquiry (Vol. 75). sage. 
Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, J. S. (2014). Qualitative Data Analysisi A Methods Sourcebook. 

SAGE Publication Inc. 
McLaren, H., Hamiduzzaman, M., Patmisari, E., Jones, M., & Taylor, R. (2024). Health and Social 

Care Outcomes in the Community: Review of Religious Considerations in Interventions with 
Muslim-Minorities in Australia, Canada, UK, and the USA. Journal of Religion and Health, 63(3), 
2031–2067. https://doi.org/10.1007/s10943-022-01679-2 

Mustafa, Y., Baker, D., Puligari, P., Melody, T., Yeung, J., & Gao-Smith, F. (2017). The role of imams 
and mosques in health promotion in Western societies—a systematic review protocol. 
Systematic Reviews, 6(1), 25. https://doi.org/10.1186/s13643-016-0404-4 

Nurmansyah, M. I., Handayani, S., Kurniawan, D. W., Rachmawati, E., Hidayati, & Alim, A. M. 
(2022). Congregational Worshiping and Implementation of the COVID-19 Preventive  
Behavioral Measures During the Re-opening Phase of Worship Places Among Indonesian 
Muslims. Journal of Religion and Health, 61(5), 4169–4188. https://doi.org/10.1007/s10943-022-



Peran Masjid Al-Anshor dalam Mendakwahkan Islam di Desa Sungai Jeruju Kecamatan Cengal Kabupaten Ogan 

Komering Ilir 

Tanwiruna: Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan 

Jurnal Tanwiruna : Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 1(1), 2025 | 35 

01593-7 
Oskooii, K. A. R., & Dana, K. (2018). Muslims in Great Britain: the impact of mosque attendance on 

political behaviour and civic engagement. Journal of Ethnic and Migration Studies, 44(9), 1479–
1505. https://doi.org/10.1080/1369183X.2017.1330652 

Pérez-Mateo, M., & García-Sánchez, S. (2022). Gamification in Education: A Systematic Review of 
the Literature. International Journal of Educational Technology in Higher Education, 19(1), 1–18. 

Pérez Mateo, M. (2019). The Mosque as an Educational Space: Muslim Women and Religious Authority in 
21st-Century Spain. 

Sugiyono. (2018). Metode Penelitian Evaluasi (Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, Dan Kombinasi) (1st 
ed.). Alfabeta, CV. 

Westfall, A. (2024). Islamic religious behaviors and civic engagement in Europe and North America. 
Politics and Religion, 17(1), 138–176. https://doi.org/DOI: 10.1017/S1755048323000263 

 


