Volume 1 Issue 1 (2025) Pages 27-35

Jurnal Tanwiruna : Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan
ISSN: 3123-4569 (Online)

Peran Masjid Al-Anshor dalam Mendakwahkan Islam di
Desa Sungai Jeruju Kecamatan Cengal Kabupaten Ogan
Komering Ilir

Edo!, Ayu Munawaroh?, Yuniar Handayani3
12Universitas Muhammadiyah Palembang

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menggambarkan peran Masjid Al-Anshor dalam mendakwahkan
Islam di Desa Sungai Jeruju, Kecamatan Cengal, Kabupaten Ogan Komering Ilir. Masjid tidak hanya
berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai pusat pembinaan akhlak, pendidikan
keislaman, dan pemberdayaan sosial masyarakat. Penelitian ini menganalisis kegiatan dakwah yang
dilaksanakan, peran pengurus dalam mengelola program keagamaan, serta hambatan dan strategi
dalam mengoptimalkan fungsi dakwah masjid. Menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, data
diperoleh melalui observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi. Hasilnya menunjukkan
bahwa Masjid Al-Anshor aktif menyelenggarakan kegiatan seperti kajian figih dan akhlak, ta’'lim
subuh, TPA/TPQ dengan jadwal terpisah untuk anak laki-laki dan perempuan, serta program
mengaji bagi orang dewasa dan remaja. Meskipun menghadapi tantangan seperti keterbatasan SDM
dan dana, pengurus mampu mengatasi hambatan dengan strategi kreatif dan kolaboratif. Penelitian
ini menyimpulkan bahwa Masjid Al-Anshor telah menjadi contoh masjid pedesaan yang adaptif dan
progresif dalam menjawab kebutuhan dakwah umat. Keberhasilan ini menjadikan masjid sebagai
motor penggerak perubahan spiritual dan sosial di tengah masyarakat.

Kata Kunci: Masjid, Dakwah, Keagamaan, Sosial, Masyarakat

Abstract
This study aims to describe the role of the Al-Anshor Mosque in propagating Islam in Sungai Jeruju
Village, Cengal District, Ogan Komering Ilir Regency. The mosque serves not only as a place of
worship but also as a center for moral development, Islamic education, and community social
empowerment. This study analyzes the da'wah activities carried out, the role of the administrators
in managing religious programs, and the obstacles and strategies in optimizing the mosque's da'wah
function. Using a descriptive qualitative approach, data were obtained through observation, in-
depth interviews, and documentation. The results indicate that the Al-Anshor Mosque actively
organizes activities such as Islamic jurisprudence (figh) and morality studies, dawn religious study
(ta'lim), TPA/TPQ (Islamic Religious Education) with separate schedules for boys and girls, and
Quran recitation programs for adults and teenagers. Despite facing challenges such as limited
human resources and funding, the administrators are able to overcome obstacles with creative and
collaborative strategies. This study concludes that the Al-Anshor Mosque has become an example
of an adaptive and progressive rural mosque in responding to the da'wah needs of the community.
This success makes the mosque a driving force for spiritual and social change within the community.

Keywords: Mosque, Da'wah, Religion, Social, Society.

Copyright (c) 2025 Edo, Ayu Munawaroh, Yuniar Handayani
>4 Corresponding author: Edo
Email Address: edo57j@gmail.com

Tanwiruna : Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 1(1), 2025 | 27


mailto:edo57j@gmail.com

Peran Masjid Al-Anshor dalam Mendakwahkan Islam di Desa Sungai Jeruju Kecamatan Cengal Kabupaten Ogan
Komering Ilir

Tanwiruna: Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan
Pendahuluan

Percepatan modernisasi dan dinamika global telah memperluas spektrum fungsi institusi
keagamaan, termasuk masjid, yang kini tidak lagi sekadar dipahami sebagai ruang ritual ibadah,
tetapi sebagai pusat ekosistem sosial, edukasi keagamaan, dan advokasi publik berbasis nilai-nilai
Islam. Sejalan dengan itu, literatur terbaru menunjukkan bahwa masjid memiliki kapasitas
kelembagaan yang sangat strategis dalam menjawab agenda transformasi sosial umat —mulai dari
peningkatan literasi keagamaan, penguatan identitas Muslim, hingga mobilisasi partisipasi
komunitas pada isu-isu kontemporer. Studi Abu-Ras (2024) misalnya, menegaskan bahwa masjid
bukan hanya tempat shalat, tetapi juga ruang intervensi promosi kesehatan yang mampu
menghasilkan dampak sosial terukur. Bahkan dalam konteks darurat kesehatan global, masjid telah
terbukti adaptif: penelitian di Jepang menunjukkan bagaimana masjid mengatur disiplin
pencegahan penularan (Kotani, Tamura, et al., 2022) serta berfungsi sebagai lokasi vaksinasi bagi
komunitas minoritas yang sulit dijangkau negara (Kotani, Okai, et al, 2022). Temuan ini
memperlihatkan urgensi untuk memandang masjid bukan hanya sebagai situs ibadah, tetapi
sebagai community anchor yang relevan dalam menghadapi problem sosial kontemporer.

Penelitian lain memperkuat kenyataan bahwa masjid memiliki daya pengaruh sosial yang
signifikan. McLaren (2024) menunjukkan bahwa intervensi komunitas berbasis nilai agama mampu
meningkatkan luaran kesehatan sosial masyarakat. Kuipers, Mujani, & Pepinsky (2020) menemukan
bahwa kombinasi otoritas keagamaan dan pesan berbasis masjid dapat memodifikasi perilaku
ibadah umat di Indonesia pada skala nasional, sementara Nurmansyah (2022) membuktikan bahwa
praktik ibadah berjamaah dan kepatuhan protokol kesehatan sangat dipengaruhi oleh norma
komunitas yang terbentuk di masjid. Dalam konteks Barat, Mustafa (2017) menegaskan peran imam
sebagai health messenger yang mempengaruhi kepatuhan perilaku. Selain itu, Westfall (2024) dan
Oskooii & Dana (2018) menunjukkan bahwa kehadiran di masjid berkorelasi positif dengan civic
engagement dan partisipasi kewargaan; sedangkan Pérez Mateo (2022) menunjukkan bahwa masjid
juga merupakan ruang produksi otoritas keagamaan dan pendidikan, termasuk bagi Muslimah.
Temuan-temuan empiris ini secara konsisten menunjukkan bahwa masjid merepresentasikan
simpul sosial keagamaan yang kompleks ruang ibadah sekaligus laboratorium pembentukan kultur
sosial.

Beberapa literatur terdahulu mengenai fungsi sosial masjid sudah relatif kaya dan beragam,
kajian-kajian tersebut pada umumnya masih bertumpu pada level makro: seperti intervensi
kesehatan publik, perubahan perilaku ibadah dalam skala nasional, dimensi civic engagement,
maupun otoritas pendidikan keagamaan dalam konteks masyarakat urban. Sementara itu, kajian
yang secara spesifik menggambarkan proses revitalisasi masjid pada level mikro khususnya di
lingkungan pedesaan Indonesia masih sangat terbatas, terutama yang menyoroti dinamika
transformasi masjid kecil yang sebelumnya stagnan atau pasif kemudian bangkit kembali melalui
inisiatif agen lokal dan penguatan aktivitas dakwah secara terstruktur serta berkelanjutan. Dengan
kata lain, micro-scale grassroots revitalization model masjid pedesaan Indonesia masih menjadi ruang
kosong dalam peta penelitian global, padahal di tingkat akar rumput, bentuk transformasi seperti
inilah yang justru paling konkret, paling kasat mata, dan berdampak langsung pada realitas
kehidupan sosial masyarakat.

Berdasarkan celah tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana Masjid
Al-Anshor yang pada awalnya hanya berupa mushala dengan aktivitas keagamaan yang minimal
mengalami transformasi menjadi pusat dakwah yang aktif melalui penguatan kegiatan kajian kitab,
ta’'lim subuh, TPA anak, serta halagah mengaji remaja dan dewasa. Penelitian ini akan

Jurnal Tanwiruna : Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 1(1), 2025 | 28



Peran Masjid Al-Anshor dalam Mendakwahkan Islam di Desa Sungai Jeruju Kecamatan Cengal Kabupaten Ogan
Komering Ilir

Tanwiruna: Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan
mendeskripsikan bentuk-bentuk aktual kegiatan dakwah, memetakan faktor penggerak serta

hambatan dalam proses revitalisasi, dan menjelaskan strategi pengelolaan yang ditempuh oleh
pengurus masjid dalam membangun partisipasi jamaah.

Kontribusi penelitian ini bersifat ganda. Secara teoretik, studi ini memperluas korpus
pengetahuan terkait fungsi sosial masjid dengan memindahkan titik analisis dari macro-institutional
interventions (sebagaimana diteliti Abu-Ras, Kotani, McLaren, Westfall, Oskooii) menuju grassroots-
based community transformation di level pedesaan Indonesia konteks yang selama ini belum
mendapat perhatian memadai dalam literatur. Secara praktis, penelitian ini memberikan model
operasional dan pembelajaran empiris yang dapat direplikasi bagi masjid-masjid pedesaan lainnya
dalam mengembangkan dakwah berbasis komunitas yang sistematis, berkelanjutan, dan
kontekstual terhadap kebutuhan lokal masyarakat.

Metode Penelitian
Penelitian ini dilaksanakan pada Januari-Maret 2025 di Masjid Al-Anshor, sebuah masjid

desa yang mengalami proses revitalisasi dakwah secara signifikan sejak tahun 2020. Masjid ini
dipilih secara purposive karena sebelumnya berstatus mushala kecil yang kurang aktif, kemudian
mengalami perkembangan melalui penguatan kajian kitab, ta’lim subuh, TPA anak-anak, serta
halagah mengaji remaja dan dewasa. Kondisi ini menjadikan Masjid Al-Anshor relevan sebagai
locus untuk mengkaji model revitalisasi dakwah berbasis komunitas di level akar rumput pedesaan.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus, karena desain ini
memungkinkan eksplorasi fenomena secara utuh dalam konteks alaminya serta menelusuri
dinamika perubahan yang terjadi secara prosesual (Creswell & Poth, 2016; Sugiyono, 2018).

Partisipan penelitian terdiri dari ketua takmir, ustadz penggerak kegiatan dakwah, tiga
anggota pengurus, serta enam jamaah aktif yang mengikuti program dakwah secara rutin.
Pemilihan partisipan menggunakan teknik purposive sampling berdasarkan keterlibatan nyata
dalam aktivitas masjid dan keterpaparan langsung terhadap proses revitalisasi (Flick, 2022; Lexy J.
Moleong, 2013).

Data dikumpulkan melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi,
karena teknik ini sesuai untuk memahami pengalaman hidup, interpretasi makna, dan praktik sosial
yang dijalankan para partisipan (Creswell & Creswell, 2017; Lincoln, 1985). Wawancara dilakukan
secara semi-terstruktur untuk menggali persepsi perubahan fungsi masjid, strategi dakwah,
hambatan pengelolaan, serta dampak bagi masyarakat desa. Observasi dilakukan pada beberapa
agenda inti: kajian kitab, pembelajaran mengaji, TPA, dan ta’lim subuh, untuk mengamati pola
interaksi, partisipasi jamaah, serta peran aktor kunci di dalamnya. Dokumentasi diperoleh melalui
foto kegiatan, papan informasi masjid, jadwal rutin, serta catatan internal pengurus. Instrumen
penelitian terdiri dari pedoman wawancara, lembar observasi, dan daftar cek dokumentasi yang
dirancang untuk menangkap dimensi praktik dakwabh, strategi pengelolaan, perubahan partisipasi
jamaah, serta indikator dampak sosial religius.

Instrumen dikembangkan berdasarkan indikator teoritik yang relevan dengan revitalisasi
masjid dan dakwah komunitas, serta disesuaikan dengan fokus analisis penelitian. Kisi-kisi
instrumen penelitian disajikan berikut:

Jurnal Tanwiruna : Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 1(1), 2025 | 29



Peran Masjid Al-Anshor dalam Mendakwahkan Islam di Desa Sungai Jeruju Kecamatan Cengal Kabupaten Ogan

Komering Ilir

Tanwiruna: Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan
Tabel 1. Kisi-kisi Instrumen untuk Pengumpulan dan Analisis Data Revitalisasi Masjid

Variabel Indikator Sumber Data  Instrumen Teknik Contoh Butir/
Utama Fokus Observasi
Revitalisasi ~ Kondisi Pengurus, Panduan Wawancara “Apa perubahan
Masjid sebelum & Ustadz wawancara paling terasa
sesudah setelah  kegiatan
perubahan dakwah berjalan
rutin?”
Aktivitas Jenis kegiatan Pengurus, Lembar Observasi ~ Fokus: kajian,
Dakwah & intensitas Jamaah observasi ta’lim subuh,
TPA, halagah
Strategi Manajemen Takmir Panduan Wawancara “Bagaimana
Pengelola program & wawancara pengaturan
pembagian jadwal dan
tugas SDM?”
Hambatan  Internal & Pengurus Wawancara Wawancara “Faktor apa yang
eksternal menghambat
konsistensi
kegiatan?”
Dampak Peningkatan Jamaah, Checklist Studi “ Adakah
Sosial- partisipasi, Dokumentasi ~ dokumen dokumen peningkatan
Religius kedisiplinan kehadiran
ibadah jamaah?”

Untuk menjamin keabsahan data, instrumen divalidasi melalui expert judgement oleh dua
akademisi Pendidikan Islam dan satu pakar metodologi kualitatif untuk menilai kelayakan konten
serta konstruksi pertanyaan. Perbaikan dilakukan berdasarkan masukan ahli, kemudian dilakukan
pilot internal untuk menguji kejelasan makna pertanyaan. Analisis data menggunakan model
interaktif Miles, Huberman, dan Saldafia (2014) yang meliputi reduksi data, penyajian data, serta
verifikasi atau penarikan kesimpulan. Selama proses reduksi, data dikode, dikategorikan ke dalam
tema, dan divisualisasikan dalam matriks tematik sebelum ditafsirkan. Triangulasi sumber, teknik,
dan waktu dilakukan untuk menjaga kredibilitas data, serta member check dilakukan dengan
mengonfirmasi ringkasan hasil wawancara kepada partisipan untuk memastikan akurasi makna.

Prinsip etis dijaga pada seluruh tahapan penelitian. Para partisipan diberi informasi
mengenai tujuan, proses penelitian, serta jaminan kerahasiaan data, kemudian memberikan
persetujuan secara sukarela. Identitas partisipan disamarkan menggunakan pseudonim, dan
seluruh data disimpan secara aman. Penelitian ini mengikuti standar etika penelitian kualitatif
dalam studi pendidikan dan agama, mengedepankan informed consent, penghormatan hak
partisipan, kerahasiaan, serta integritas dalam pelaporan hasil (Creswell & Poth, 2016; Flick, 2022).

Hasil dan Pembahasan
Hasil

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Masjid Al-Anshor memainkan peran penting dalam
membina kehidupan keagamaan masyarakat Desa Sungai Jeruju. Masjid tidak hanya berfungsi

Jurnal Tanwiruna : Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 1(1), 2025 | 30



Peran Masjid Al-Anshor dalam Mendakwahkan Islam di Desa Sungai Jeruju Kecamatan Cengal Kabupaten Ogan
Komering Ilir

Tanwiruna: Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan
sebagai tempat pelaksanaan ibadah ritual, tetapi juga menjadi pusat pembinaan akhlak, penguatan

moral religius, serta peningkatan literasi keislaman masyarakat. Sebelum revitalisasi berlangsung,
aktivitas masjid berlangsung pasif dan kurang diminati. Namun setelah kegiatan dakwah mulai
dilaksanakan secara rutin dan terstruktur sejak tahun 2020, terjadi peningkatan signifikan dalam
keterlibatan jamaah. Kepala keluarga, pemuda, hingga ibu rumah tangga kembali aktif mengikuti
kegiatan keagamaan yang diselenggarakan di masjid. Masyarakat yang semula hanya datang untuk
shalat fardhu, kini menunjukkan minat untuk belajar agama, berdiskusi keislaman, dan mengikuti
agenda ilmu secara konsisten.

Kegiatan dakwah dan pembelajaran agama yang dilakukan di Masjid Al-Anshor mencakup
kajian kitab figh dan akhlak yang berlangsung setiap malam ba’da Isya, ta’lim Subuh yang
dilaksanakan setiap Ahad dengan materi tafsir dan sirah Nabawiyah, serta pelaksanaan TPA/TPQ
bagi anak-anak yang dibagi berdasarkan kelompok laki-laki dan perempuan sesuai waktu tertentu
setiap hari. Selain itu, terdapat program belajar mengaji khusus bagi jamaah dewasa dan remaja
pada malam Senin dan Kamis. Program-program ini disusun secara teratur, memiliki jadwal yang
tetap, dan diikuti oleh jamaah dengan tingkat konsistensi yang semakin meningkat. Pembelajaran
Al-Qur’an dilaksanakan secara bertahap mulai dari Iqro, hafalan surat pendek, tahsin, hingga
pendalaman makna ayat yang dibimbing oleh ustadz dan remaja masjid yang telah dilatih.

Dalam proses revitalisasi ini, pengurus masjid menghadapi berbagai hambatan yang bersifat
internal maupun eksternal, seperti keterbatasan jumlah tenaga pendakwah, kurangnya partisipasi
sebagian pemuda, keterbatasan dana operasional, minimnya fasilitas pendukung, dan sistem
manajemen organisasi yang masih sederhana. Meskipun demikian, pengurus tidak bersikap pasif.
Mereka berupaya menjalin kerja sama dengan dai dan ustadz dari luar desa sebagai pemateri tamu,
mendorong kaderisasi pemuda lokal melalui pelatihan ceramah dan baca Al-Qur’an, serta
melakukan penggalangan dana melalui kegiatan sosial, kotak infak, dan donatur tetap. Pengurus
juga mulai memanfaatkan teknologi sederhana untuk pencatatan dan penjadwalan kegiatan, serta
memaksimalkan penggunaan ruang utama masjid untuk pembelajaran karena fasilitas ruang
tambahan belum tersedia.

Temuan lapangan tersebut memperlihatkan bahwa revitalisasi Masjid Al-Anshor
berlangsung secara bertahap, organik, dan partisipatif. Perubahan terjadi bukan hanya pada
peningkatan jumlah kegiatan, tetapi juga pada tumbuhnya kesadaran masyarakat akan pentingnya
hidup beragama secara lebih terarah. Masjid kini tidak hanya menjadi ruang ibadah, tetapi berubah
menjadi pusat edukasi, silaturahmi, dan pemberdayaan spiritual yang memberi manfaat nyata bagi
warga desa.

Tabel 2. Rangkuman Hasil Penelitian Revitalisasi Masjid Al-Anshor

Fokus Temuan Deskripsi Temuan Lapangan

Perubahan Peran Masjid Masjid tidak lagi hanya digunakan untuk shalat wajib, tetapi
menjadi pusat pembinaan agama, penguatan akhlak, dan
peningkatan literasi keislaman. Keterlibatan jamaah meningkat
setelah kegiatan dakwah berjalan rutin sejak 2020.

Keaktifan Jamaah Masyarakat yang awalnya pasif kini kembali aktif mengikuti
kegiatan. Jamaah laki-laki, pemuda, dan ibu rumah tangga
terlibat dalam kegiatan kajian, ta’lim, dan belajar mengaji.

Jurnal Tanwiruna : Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 1(1), 2025 | 31



Peran Masjid Al-Anshor dalam Mendakwahkan Islam di Desa Sungai Jeruju Kecamatan Cengal Kabupaten Ogan
Komering Ilir

Tanwiruna: Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan

Bentuk Program Dakwah Program dakwah berjalan harian & mingguan: kajian kitab figh
& akhlak (ba’da Isya), ta’lim Subuh (Ahad pagi), TPA anak laki-
laki (Dzuhur-Ashar), TPA anak perempuan (Ashar-Maghrib),
kelas mengaji dewasa (Senin & Kamis malam).

Pola Pembelajaran Al-Qur'an ~ Pembelajaran berjenjang: Iqro’, hafalan surat pendek, tajwid,
tahsin, hingga pembahasan makna ayat. Pembinaan dilakukan
oleh ustadz serta remaja masjid yang telah dilatih.

Dampak Sosial Keagamaan Muncul peningkatan kedisiplinan ibadah, semangat belajar
agama, serta tumbuhnya budaya saling membantu melalui
kegiatan santunan yatim, PHBI, buka puasa bersama, dan
kegiatan sosial keagamaan lainnya.

Hambatan yang Dihadapi Keterbatasan ustadz tetap, rendahnya minat sebagian pemuda,
keterbatasan dana operasional, fasilitas pembelajaran yang
minim, serta manajemen pengurus yang masih sederhana.

Strategi  Pengurus Dalam Mengundang pemateri tamu, mengkader pemuda lokal,

Mengatasi Hambatan menggalang dana melalui infak & donatur, memaksimalkan
ruangan masjid untuk kelas belajar, serta memulai pencatatan
kegiatan dan keuangan secara digital sederhana.

Pembahasan

Berdasarkan temuan penelitian, revitalisasi Masjid Al-Anshor memperlihatkan bagaimana
masjid di wilayah pedesaan tidak hanya berfungsi sebagai ruang ibadah ritual, tetapi juga menjadi
motor produksi habitus keagamaan sekaligus arena pembentukan kohesi sosial masyarakat. Di desa
Sungai Jeruju, peningkatan partisipasi jamaah dalam pengajian malam, ta’lim Subuh, TPA anak,
serta kelas mengaji dewasa menunjukkan bahwa masjid mampu menghidupkan kembali nilai
religius kolektif ketika dakwah dilakukan secara terstruktur, konsisten, dan dikawal oleh agen lokal.
Hal ini sejalan dengan pemikiran Pérez Mateo (2019) bahwa masjid merupakan educational space
yang tidak hanya mentransfer materi, tetapi menanamkan etos beragama melalui rutinitas kolektif
dan relasi interaktif yang berulang. Melalui pola rutin kehadiran di masjid, masyarakat pelan-pelan
membentuk kultur keberagamaan baru yang lebih aktif, dialogis, dan berorientasi pada
pembelajaran agama sepanjang hayat.

Pada saat yang sama, dinamika yang muncul menunjukkan bahwa masjid pedesaan dapat
berfungsi sebagai arena pembentukan identitas publik dan social belonging. Ini mengonfirmasi
temuan Kuppinger (2014) dan Hoelzchen (2022) bahwa masjid, bahkan dalam ruang mikro
sekalipun, beroperasi sebagai institusi publik yang memproduksi legitimasi moral, representasi
identitas keagamaan, dan struktur makna sosial yang mempengaruhi cara masyarakat
menempatkan diri dalam ruang sosial yang lebih luas. Dengan demikian, transformasi Masjid Al-
Anshor bukan hanya berimplikasi pada kesalehan personal, tetapi turut memperkuat ke-kita-an
kolektif yang menjadi basis dari moral community.

Temuan ini juga memperlihatkan dimensi civic engagement yang mengemuka melalui
kegiatan sosial seperti PHBI, santunan yatim, buka puasa bersama, hingga kerja bakti masjid.
Momentum ini memperlihatkan bahwa revitalisasi masjid mampu menyuburkan kapital sosial dan
memperkuat solidaritas horizontal. Cheema (2014) menunjukkan bahwa masjid merupakan
community resource network dan pola yang sama muncul dalam studi ini: kegiatan masjid mendorong

Jurnal Tanwiruna : Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 1(1), 2025 | 32



Peran Masjid Al-Anshor dalam Mendakwahkan Islam di Desa Sungai Jeruju Kecamatan Cengal Kabupaten Ogan
Komering Ilir

Tanwiruna: Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan
partisipasi warga, membentuk jaringan informal solidaritas, dan menghidupkan kembali kesadaran
kolektif terhadap tanggung jawab sosial. Ini menjadikan masjid bukan hanya tempat ibadah, tetapi
ruang produksi social capital yang secara nyata menguatkan kohesi sosial desa.

Dalam konteks generasi muda, penelitian ini menemukan bahwa keterlibatan pemuda masih
menjadi tantangan utama fenomena yang juga menjadi isu global. Boyd (2022) dan Sinclair (2018)
menunjukkan bahwa relasi emosional pemuda dengan masjid tidak terbentuk otomatis, melainkan
memerlukan jembatan ekspresi dan relevansi kultural. Upaya pengurus Masjid Al-Anshor
melibatkan pemuda dalam kegiatan, memberi ruang peran dan merintis literasi dakwah digital
merupakan bentuk adaptasi lokal yang sejalan dengan pola integrasi pemuda sebagaimana
dijelaskan Oskooii & Dana (2018), bahwa keterlibatan keagamaan dapat bergerak ke arah civic
participation bila ruang ekspresinya benar-benar dibuka dan ditegaskan.

Dari perspektif pemberdayaan perempuan, kondisi Masjid Al-Anshor saat ini belum
memiliki ruang khusus untuk keterlibatan perempuan secara sistematis, namun potensi ke arah itu
terbuka. Penelitian oleh Ahmed (2018) menunjukkan bahwa penguatan ruang perempuan dalam
masjid mampu menciptakan empowerment structure yang eskpresif, produktif, dan mempengaruhi
keseimbangan aktor sosial dalam komunitas Muslim. Dengan demikian, jika revitalisasi ini terus
berlanjut, maka konsolidasi ruang perempuan ke depan menjadi fase penting selanjutnya bukan
hanya sisi program, tetapi sisi relasi kekuasaan simbolik dalam ruang sakral masjid.

Dengan demikian, temuan penelitian ini memperlihatkan dua lapis kontribusi epistemik
sekaligus. Pertama, revitalisasi masjid desa dapat menghasilkan transformasi praksis yang
mendalam bukan karena intervensi struktural negara tetapi karena kapasitas agen lokal yang
menginisiasi perubahan dari bawah. Kedua, fungsi masjid tidak dapat dibaca tunggal: ia adalah
ruang ibadah, ruang pendidikan keagamaan, sekaligus arena produksi civic identity dan solidaritas
sosial. Karena itu, studi ini memperkuat literatur global bahwa masjid bahkan pada skala sangat
kecil di pedesaan tetap merupakan institusi publik yang mampu memproduksi nilai, kohesi sosial,
dan identitas masyarakat (Bowen, 2004; Westfall, 2024). Revitalisasi Masjid Al-Anshor dengan
demikian memberi bukti empiris bahwa transformasi religius paling substantif justru dapat lahir
dari ruang mikro akar rumput bukan semata dari kebijakan nasional atau agenda formal struktural.

Simpulan

Berdasarkan hasil dan pembahasan penelitian, dapat disimpulkan bahwa revitalisasi Masjid
Al-Anshor membawa perubahan yang signifikan terhadap kehidupan keagamaan dan sosial
masyarakat Desa Sungai Jeruju. Masjid yang sebelumnya pasif dan minim aktivitas kini berubah
menjadi pusat pembinaan ilmu, spiritualitas, dan kohesi sosial yang dihidupi melalui kegiatan
dakwah yang terstruktur dan berkesinambungan. Peningkatan keterlibatan jamaah dalam kajian
kitab, ta’lim Subuh, pembelajaran Al-Qur’an berjenjang, serta kelas mengaji bagi remaja dan dewasa
menunjukkan bahwa masjid memiliki daya transformasi yang kuat dalam membentuk habitus
religius baru di masyarakat. Revitalisasi ini tidak hanya memunculkan kesadaran beragama yang
lebih intensif, tetapi juga memperkuat solidaritas sosial, semangat kerja kolektif, serta integrasi
sosial antarwarga melalui kegiatan keagamaan dan sosial seperti santunan yatim, PHBI, dan agenda
kebersamaan lainnya. Temuan ini mengonfirmasi bahwa peran masjid tidak terbatas pada fungsi
ritual semata, tetapi merupakan institusi pembelajaran, ruang produksi identitas, serta arena
pembentukan modal sosial masyarakat. Meskipun masih terdapat hambatan seperti keterbatasan
SDM, dana operasional, fasilitas, dan minat sebagian pemuda, strategi adaptif pengurus dalam
menjalin kerja sama dengan dai luar, melakukan kaderisasi pemuda, memaksimalkan ruang masjid,
serta memanfaatkan teknologi sederhana menunjukkan bahwa perubahan dapat dicapai secara
organik melalui inisiatif lokal. Dengan demikian, revitalisasi Masjid Al-Anshor membuktikan
bahwa transformasi religius yang paling substantif dan berkelanjutan dapat terjadi dari level akar
rumput, dan menjadi model praksis dakwah berbasis komunitas yang relevan bagi pengembangan
masjid-masjid di pedesaan Indonesia.

Jurnal Tanwiruna : Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 1(1), 2025 | 33



Peran Masjid Al-Anshor dalam Mendakwahkan Islam di Desa Sungai Jeruju Kecamatan Cengal Kabupaten Ogan
Komering Ilir

Tanwiruna: Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan

Daftar Pustaka

Abu-Ras, Wahiba, Aboul-Enein, Basil H, Almoayad, Fatmah, Benajiba, Nada, & Dodge, Elizabeth.
(2024). Mosques and Public Health Promotion: A Scoping Review of Faith-Driven Health
Interventions. Health Education & Behavior, 51(5), 677-690.
https://doi.org/10.1177/10901981241252800

Ahmed, A., Barot, R., MacKendrick, E. K., Shirazi, F., Blau, ]., al-Attas, S. F., Foltz, R., Herlihy, J.,
Karamihova, U. A. E. M., & Wood, G. (2018). Islamic Perspective. Journal of the Islamic Studies
and Humanities, 19.

Bowen, J. R. (2004). Beyond Migration: Islam as a Transnational Public Space. Journal of Ethnic and
Migration Studies, 30(5), 879-894. https:/ / doi.org/10.1080/1369183042000245598

Boyd, C. P.,, & Harada, T. (2022). “Finding home”: Affective geographies of regional youth
(im)mobilities. Area, 54(1), 78-87. https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.1111/area.12749

Cheema, A. R., Scheyvens, R., Glavovic, B., & Imran, M. (2014). Unnoticed but important: revealing
the hidden contribution of community-based religious institution of the mosque in disasters.
Natural Hazards, 71(3), 2207-2229. https:/ / doi.org/10.1007 /s11069-013-1008-0

Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2017). Research design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods
Approaches. Sage publications.

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2016). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five
Approaches. Sage publications.

Flick, U. (2022). An Introduction to Qualitative Research.
https:/ /www.torrossa.com/en/resources/an/5409482

Hoelzchen, Y. M. (2022). Mosques as religious infrastructure: Muslim selfhood, moral imaginaries
and everyday sociality. Central Asian Survey, 41(2), 368-384.
https:/ /doi.org/10.1080/02634937.2021.1979468

Kotani, H., Okai, H., & Tamura, M. (2022). Mosque as a Vaccination Site for Ethnic Minority in
Kanagawa, Japan: Leaving No One Behind Amid the COVID-19 Pandemic. Disaster Medicine
and Public Health Preparedness, 16(6), 2683-2685. https:/ /doi.org/DOI: 10.1017/dmp.2022.78

Kotani, H., Tamura, M., & Nejima, S. (2022). Mosques in Japan responding to COVID-19 pandemic:
Infection prevention and support provision. International Journal of Disaster Risk Reduction :
IIDRR, 69, 102702. https:/ /doi.org/10.1016/j.ijdrr.2021.102702

Kuipers, N., Mujani, S., & Pepinsky, T. (2020). Encouraging Indonesians to Pray From Home During
the COVID-19 Pandemic. In Journal of Experimental Political Science (pp. 1-12).
https://doi.org/10.1017/XPS.2020.26

Kuppinger, P. (2014). One mosque and the negotiation of German Islam. Culture and Religion, 15(3),
313-333. https:/ /doi.org/10.1080/14755610.2014.949054

Lexy J. Moleong. (2013). Metodelogi Penelitian Kualitatif. Remaja Rosda Karya.

Lincoln, Y. S. (1985). Naturalistic Inquiry (Vol. 75). sage.

Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, J. S. (2014). Qualitative Data Analysisi A Methods Sourcebook.
SAGE Publication Inc.

McLaren, H., Hamiduzzaman, M., Patmisari, E., Jones, M., & Taylor, R. (2024). Health and Social
Care Outcomes in the Community: Review of Religious Considerations in Interventions with
Muslim-Minorities in Australia, Canada, UK, and the USA. Journal of Religion and Health, 63(3),
2031-2067. https:/ /doi.org/10.1007 /s10943-022-01679-2

Mustafa, Y., Baker, D., Puligari, P., Melody, T., Yeung, J., & Gao-Smith, F. (2017). The role of imams
and mosques in health promotion in Western societies—a systematic review protocol.
Systematic Reviews, 6(1), 25. https:/ /doi.org/10.1186/s13643-016-0404-4

Nurmansyah, M. 1., Handayani, S., Kurniawan, D. W., Rachmawati, E., Hidayati, & Alim, A. M.
(2022). Congregational Worshiping and Implementation of the COVID-19 Preventive
Behavioral Measures During the Re-opening Phase of Worship Places Among Indonesian
Muslims. Journal of Religion and Health, 61(5), 4169-4188. https:/ /doi.org/10.1007 /s10943-022-

Jurnal Tanwiruna : Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 1(1), 2025 | 34



Peran Masjid Al-Anshor dalam Mendakwahkan Islam di Desa Sungai Jeruju Kecamatan Cengal Kabupaten Ogan
Komering Ilir

Tanwiruna: Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan

01593-7

Oskooii, K. A. R., & Dana, K. (2018). Muslims in Great Britain: the impact of mosque attendance on
political behaviour and civic engagement. Journal of Ethnic and Migration Studies, 44(9), 1479~
1505. https://doi.org/10.1080/1369183X.2017.1330652

Pérez-Mateo, M., & Garcia-Sanchez, S. (2022). Gamification in Education: A Systematic Review of
the Literature. International Journal of Educational Technology in Higher Education, 19(1), 1-18.

Pérez Mateo, M. (2019). The Mosque as an Educational Space: Muslim Women and Religious Authority in
21st-Century Spain.

Sugiyono. (2018). Metode Penelitian Evaluasi (Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, Dan Kombinasi) (1st
ed.). Alfabeta, CV.

Westfall, A. (2024). Islamic religious behaviors and civic engagement in Europe and North America.
Politics and Religion, 17(1), 138-176. https:/ / doi.org/DOI: 10.1017 /51755048323000263

Jurnal Tanwiruna : Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 1(1), 2025 | 35



